
222  Философские науки

 
 

 
http://naukavestnik.ru/ 

УДК 740.101 

DOI 10.5281/zenodo.18400090 

 

Кантимирова К. Р. 
 

Кантимирова Камила Рустамовна, Уфимский университет науки и технологий, д. 32, ул. 

Заки Валиди, Уфа, Республика Башкортостан, Приволжский федеральный округ, Россия, 

450076. E-mail: kamila.kantimirova@mail.ru. 

Научный руководитель: Горбачев Сергей Борисович, кандидат политических наук, доцент, 

Уфимский университет науки и технологий, д. 32, ул. Заки Валиди, Уфа, Республика 

Башкортостан, Приволжский федеральный округ, Россия, 450076. E-mail: 

kamila.kantimirova@mail.ru. 

 

Религиозный аспект в философии славянофильства 
 

Аннотация. В статье исследуются некоторые аспекты религиозного учения 

славянофилов. Раскрываются основные положения принципа соборности и учения о 

русской общине как воплощения принципа соборности во взглядах А.С. Хомякова. В 

статье рассматриваются основные положения принципа соборности и учения о русской 

общине как воплощения принципа соборности. Обсуждаются ключевые подходы к 

определению соборности, которая имеет как социальный, так и гносеологический и 

религиозный смысл. Подчеркивается значимость соборности как свободного единства, 

обеспечивающегося взаимной любовью людей и их любовью к Богу. Авторы приходят к 

выводу, что, по мнению А.С. Хомякова, именно соборность ведет к истинной вере, дает 

возможность познать истину и создает оптимальные условия жизни во всех ее сферах. 

Ключевые слова: славянофилы, А.С. Хомяков, соборность, русская община, Русская 

Православная Церковь, вера. 

 

Kantimirova K. R. 
 

Kantimirova Kamila Rustamovna, Ufa University of Science and Technology, 32 Zaki Validi 

Street, Ufa, Republic of Bashkortostan, Volga Federal District, Russia, 450076. E-mail: 

kamila.kantimirova@mail.ru. 

Scientific supervisor: Gorbachev Sergey Borisovich, PhD in Political Science, Associate 

Professor, Ufa University of Science and Technology, 32 Zaki Validi Street, Ufa, Republic of 

Bashkortostan, Volga Federal District, Russia, 450076. E-mail: kamila.kantimirova@mail.ru. 

 

The religious aspect in the philosophy of slavophilism 
 

Abstract. The article explores some aspects of the religious teaching of the Slavophiles. The 

main provisions of the principle of conciliarity and the doctrine of the Russian community as the 

embodiment of the principle of conciliarity in the views of A.S. Khomyakov are revealed. The 

article also examines the main provisions of the principle of conciliarity and the doctrine of the 

Russian community as an embodiment of the principle of conciliarity. The key approaches to the 

definition of conciliarity, which has both social, epistemological and religious meanings, are 

discussed. The importance of conciliarity is emphasized as a free unity ensured by the mutual 

love of people and their love for God. The authors conclude that, according to A.S. Khomyakov, 

it is conciliarity that leads to true faith, makes it possible to know the truth and creates optimal 



Гуманитарный научный вестник. 2025. №12  223 

 
 

 

living conditions in all its spheres. 

Key words: Slavophiles, A.S. Khomyakov, conciliarity, Russian community, Russian Orthodox 

Church, faith. 

 

елигиозные взгляды славянофилов 

на современном этапе сохраняют 

свою актуальность, потому что они 

отвечают на вопросы духовной идентич-

ности, сохранения традиционных ценно-

стей, поиска альтернативных путей раз-

вития в условиях глобальных преобразо-

ваний. В эпоху кризиса универсальных 

ценностей, идеи славянофилов могут 

служить источником нравственного ори-

ентирования и культурного самосозна-

ния, помогая современному обществу 

ориентироваться в условиях многогран-

ных вызовов современности и оставаясь 

предметом актуального религиозно-

богословского осмысления [3]. 

Славянофилы критикуют западную 

цивилизацию за церковный раскол, ини-

циатором которого было католичество, а 

также упрекают его в излишнем рациона-

лизме и авторитаризме. Основные идеи 

относительно трактовки Церкви и хри-

стианства содержатся в трудах Ю.Ф. Са-

марина и А.С. Хомякова. Изучая пробле-

му церковного раскола, Алексей Степа-

нович Хомяков приходит к выводу о том, 

что его причину необходимо искать ско-

рее в политических обстоятельствах, чем 

во внутрицерковных. Политически рас-

кол, как растянувшийся процесс, совпал с 

эпохой Карла Великого и становлением 

Западной цивилизации. Идеологической 

же причиной разрыва между цивилизаци-

ями стало введение католичеством без 

обсуждения с восточной церковью догма-

та исхождения Святого Духа не только от 

Отца, но и от Сына. По мнению А.С. Хо-

мякова, это привело к отрицанию прин-

ципа взаимной любви как основы церкви, 

и совершению акта «нравственного бра-

тоубийства» [8, с. 127]. Воссоединение 

церквей возможно только при условии 

отказа западной церкви от отлучения, 

произнесенного в адрес восточнохристи-

анской церкви и восстановления справед-

ливости. А.С. Хомяков призывает Запад 

повиниться перед своим восточным бра-

том. Если этого не произойдет, то и не 

будет восстановлено единство. После 

церковного раскола, по мнению славяно-

филов, в западной — католической церк-

ви, стал доминировать рационализм, в 

связи с чем здесь перестал действовать 

христианский закон взаимной любви – 

основа церкви. В результате этого чело-

век фактически вышел из церкви. Вера, 

отвергнув свою нравственную основу, 

становится на путь рационализма, для 

которого свидетельства Отцов церкви и 

сама церковь — не авторитет. На место 

любви приходит рациональная гарантия и 

законы логики, действующие оторвано от 

духовных сил. В дальнейшем рациона-

лизм ведёт к появлению протестантизма 

и противостоянию между ним и католи-

цизмом. Как писал А.С. Хомяков, и като-

лицизм, и протестантизм — это «не что 

иное, как несомненный рационализм, так 

как… отрицают нравственное основание 

религиозного познавания… оба, будучи 

погружены в логическую антиномию, 

высматривали в Христианстве только 

стороны его в их отдельности, то есть: 

единство без свободы или свободу без 

единства» [8, с. 134]. Славянофилы в сво-

ем учении затронули и один из догматов 

католической церкви — догмат о непо-

грешимости Папы Римского. В нем, по 

мнению славянофилов, проявляется об-

щеподданическая зависимость всех лю-

дей от всеобщей власти Рима. В критике 

догмата о непогрешимости Папы А.С. 

Хомяков исходит из того, что истина со-

борна, и она не может принадлежать од-

ному человеку. Католичество есть проти-

воречащая природе тирания, которая вы-

звала беззаконный бунт. В нем отсутству-

ет свобода. Католичество создало себе 

искусственное единство без свободы, 

предоставив Папе власть над совестью 

своих приверженцев. Католики повину-

ются вере, пребывающей не в них, а вне 

их. Славянофилы наделяют Православ-

ную Церковь качествами, из которых 

Р 



224  Философские науки

 
 

 
http://naukavestnik.ru/ 

впоследствии сформировалась и разви-

лась идея о соборности. Для православ-

ного сознания характерен органичный 

демократизм, в нём преобладает единство 

любви над единством авторитета. В пра-

вославии над внешним формализмом 

превалирует возвышенная внутренняя 

свобода. Церковь, с позиции славянофи-

лов, должна быть соборной. От нее 

должны стать соборными и все другие 

сферы культуры и жизни. Этого труднее 

достичь западной цивилизации, в основе 

которой лежит разделяющая людей 

насильственность как главная ее черта, 

которая привела к индивидуалистическо-

му обособлению людей, их разума и 

чувств.  

Учение о соборности является самой 

яркой и оригинальной частью наследия 

славянофилов. Его основоположником 

можно назвать А.С. Хомякова. Учение 

Хомякова свидетельствует о гениальной 

интуиции соборности, которую он увидел 

за пределами действительности Право-

славной Церкви. «Соборность принадле-

жит умопостигаемому образу церкви, и в 

отношении к церкви эмпирической она 

есть долженствование. Дух соборности 

присущ православию, и идея соборности, 

духовной коммюнотарности есть русская 

идея» [1, с. 67]. Учение о соборности 

представляет собой теоретическое след-

ствие коллективизма и других черт, при-

сущих русскому национальному характе-

ру. Н.О. Лосский пишет: «Соборность — 

это свободное единство, основанное на 

единодушной любви к Христу и боже-

ственной праведности» [6, с. 35]. А.С. 

Хомяков создал концепцию церкви как 

живой органичной целостности, которая 

основана на индивидуальной свободе и 

взаимной любви людей между собой и с 

Богом. Здесь отсутствуют внешний авто-

ритет, отношения подданства и подчине-

ния. А.С. Хомяков обобщил эту концеп-

цию на другие сферы общественного бы-

тия и в результате получил учение о со-

борности. В своей концепции А.С. Хомя-

ков использует такие понятия, как лю-

бовь, свобода, истина, вера, нравствен-

ность, единство. Из их взаимодействия 

между собой А.С. Хомяков и строит свой 

собственный «идеальный собор» под 

сводом нравственного закона взаимной 

любви. Таким образом, соборность — это 

особый тип взаимоотношений, при кото-

ром единство достигается на основе вза-

имной любви людей друг к другу и об-

щей их любви к Богу [2, с. 81]. Чем силь-

нее любовь, тем выше степень соборно-

сти. Если Бог есть любовь, то он есть и 

свобода. Любовь и свобода — два осно-

вополагающих понятия. Смысл слова 

«любить» подразумевает под собой ду-

ховное самопожертвование. Поэтому лю-

бовь трактуется как «нравственнейшее 

чувство, к какому только способно ду-

ховное существо, высшее, к чему только 

может стремиться человек… высший за-

кон, которым должно определяться отно-

шение человека к человеку» [10, с. 29]. 

Хомяков пишет, что исполнить высший 

закон любви возможно только не многим 

избранным душам. Однако, сама природа 

и помогает человеку исполнить его, хотя 

бы в несовершенной степени. Свобода 

для А.С. Хомякова — это не «свобода 

от», а «свобода для». Она противостоит 

насилию и авторитету, как тому, что 

внешне накладывается на индивида. Сво-

бода — это, прежде всего, доброволь-

ность принятия решений. Каждому чело-

веку от рождения дана свобода воли, для 

того чтобы люди добровольно сами при-

шли к Богу, ибо так захотел Христос. «За-

кон Христов есть свобода… Христос 

зримый — это была бы истина навязан-

ная, а она должна была усвоиться сво-

бодно. Христос зримый — это была бы 

истина внешняя, а она должна была стать 

для нас внутреннею» [11, с. 180]. В со-

борности заложено внутреннее свободное 

единство, и она возможна, только если 

есть свобода и взаимная любовь. «Мы 

были бы недостойны, познать истину, ес-

ли бы разумение ее приобретали не сво-

бодно, не подвигом и напряжением всех 

наших сил» [11, с. 180]. 

Соборность — это идеал человече-

ских взаимоотношений, при господстве 



Гуманитарный научный вестник. 2025. №12  225 

 
 

 

свободной воли. Все вдохновлены любо-

вью, и свободно объединяются между со-

бой. Соборность больше характерна для 

церковной жизни, но в быту и хозяйстве 

те же самые принципы называются об-

щинностью. Плодом объединения свобо-

ды и единства является внутреннее со-

вершенство и созерцание божественного, 

другими словами, вера. Вера — у А.С. 

Хомякова высшее знание, которое вклю-

чает в себя все остальные. Атрибутом со-

борности и всей русской синтетической 

религиозной философии является прин-

цип единства веры и знания. Реальность 

воспринимается верой, которая лежит в 

основе истории народов, свободного духа 

и человеческого знания. Обладая ею, че-

ловек приобщается к истине и сам стано-

вится истинным. Для того чтобы обрести 

веру, необходима воля, поскольку для 

А.С. Хомякова вера есть функция воли 

как ядра нашего целостного духовного 

существа. «Вера, испытующая тайны Бо-

жии, не есть вéренье, а вéдение; но веде-

ние, не похожее на познание наше о 

внешнем мире. Она есть познание внут-

реннее. Она есть дар благодати Божией, 

она знаменует присутствие Духа истины 

в нас самих. Но единение земного чело-

века с его Спасителем становится совер-

шенным только в той области, где чело-

век слагает свое личное несовершенство 

в совершенство взаимной любви, объеди-

няющей христиан» [11, с. 171]. Преобра-

жение человека возможно только собор-

но. Другим путем этого достигнуть не-

возможно. Познание возможно не только 

с помощью всех органов чувств в их со-

вокупности, но и с помощью души как 

целостности чувств. Славянофилы 

утверждают соборную онтологию и гно-

сеологию, где сущим является конкрет-

ный целостный дух, который проявляет 

себя через нравственно-религиозный 

опыт соборному сознанию и разуму, ко-

торый находится внутри себя в полном 

согласии со всесущим разумом. Исходной 

для славянофильской философии являет-

ся идея цельного знания, в основе кото-

рой находится органическая полнота 

жизни. Для обозначения интуитивного 

постижения истины в противополож-

ность знанию рассудочному Хомяков 

вводит понятие «живознание». Он пишет 

о живом духе, живой мысли, живом язы-

ке, живой науке, живой вере, живой прав-

де и т.п. Для него слово «жизнь» имеет 

позитивное содержание. Ему противопо-

ставляются такие понятия, как рациона-

лизм, формализм и авторитет. Хомяков 

сам был внутренне гармоничным челове-

ком, и для его текстов тоже характерна 

гармония. Это предотвращает от переги-

бов. Для А.С. Хомякова с гармонии начи-

нается соборность. Соединение патрио-

тичности и всечеловечности А.С. Хомя-

ков также включает в это понятие. Со-

борность — это «согласие личных сво-

бод». Оно включает в себя единство с Бо-

гом, дающее веру и истину. Согласно А.С. 

Хомякову, единство нельзя навязать, к 

нему нельзя принуждать. Истинное един-

ство, по А.С. Хомякову, должно быть 

добровольным. Это «плод и проявление 

свободы, единство, которому основанием 

служит не научный рационализм и не 

произвольная условность учреждения, а 

нравственный закон взаимной любви и 

молитвы» [11, с. 91]. Объективной осно-

вой соборности является свободный ха-

рактер прихода человека к вере. Так как 

вера существует в определенных инсти-

туциональных рамках, обеспечивающих 

единство верующих, то здесь и сопряга-

ются свобода и единство как два основ-

ных атрибута соборности. Воплощение 

соборности в жизнь зависит от традиций 

той или иной культуры, особенностей 

национального характера и внешних об-

стоятельств, накладываемых на развитие 

культуры. Для А.С. Хомякова понятие со-

борности выражает идею собрания. Оно 

не обязательно должно проводиться в ка-

ком-либо определенном месте. Оно су-

ществует потенциально без какого-либо 

внешнего соединения. «Церковь кафоли-

ческая есть Церковь «согласно всему» 

или «согласно единству всех», Церковь 

свободного единодушия, единодушия со-

вершенного. Церковь, в которой нет 

больше народностей, нет ни греков, ни 

варваров, нет различий по состоянию, нет 



226  Философские науки

 
 

 
http://naukavestnik.ru/ 

ни рабовладельцев, ни рабов» [11, с. 242].  

Соборность могла осуществляться, 

прежде всего, в семье, в которой вместе 

проживают несколько поколений род-

ственников, связанных родственными 

чувствами: в семье она позволяет решить 

проблемы «отцов и детей», которые под-

нял в XIX в. И.С. Тургенев. К преодоле-

нию этой проблемы, как на семейном, так 

и на государственном уровне, призвана 

русская идея и концепция соборности как 

братства людей во Христе. Идеалом се-

мьи может служить, в частности, семья 

писателя С.Т. Аксакова, из которой вы-

шли два выдающихся представителя сла-

вянофильского направления. Славянофи-

лы принимали такие официозные основы 

России, как православие, самодержавие, 

народность. В каждое слово этой триады 

они вкладывали свое идеальное содержа-

ние. Становление идеи соборности нача-

лось в богословской сфере, что соответ-

ствует значению религии в русской жиз-

ни, но вышло за ее пределы и захватило 

хозяйственную, политическую, педагоги-

ческую и другие сферы. Единство в об-

щем плане относится к разнообразным 

отношениям между людьми, представляя 

собой идеал социального общежития. 

«Соборность означает сочетание свободы 

и единства многих людей на основе их 

общей любви к одним и тем же абсолют-

ным ценностям» [6, с. 42]. В современ-

ном мире, характеризующемся социаль-

ной раздробленностью, эта идея обретает 

новое звучание как философский и прак-

тический ответ на вызовы атомизации 

общества [5]. 

В своем пространном историософ-

ском труде «Семирамида» А.С. Хомяков 

приходит к выводу, что соборность, так 

же как и братство, отзывчивость, любовь, 

терпение и перерождение — свойство, 

присущее народам земледельческим. 

«Началом Запада была двойственность в 

жизни народа (завоеванные и завоевате-

ли), и двойственность в понятии духов-

ном: ибо односторонность римского 

определения единства в покорности (сле-

довательно, единства внешнего) вызыва-

ла необходимо и вызвала отрицательную 

односторонность свободы в разномыс-

лии. В нашем же духовном начале тожде-

ство свободы и единства (свободы в 

единстве и единства в свободе)» [7, с. 

182]. Терпимость как главная черта рус-

ского человека тесно связана с соборно-

стью, ибо общность суть русского бытия 

и не теряет своей актуальности ни в ХХ, 

ни в XXI веке. Она имеет как социаль-

ный, так и гносеологический и религиоз-

ный смысл. Соборность — это свободное 

единство, обеспечивающееся взаимной 

любовью людей и их любовью к Богу. 

Именно это ведет к истинной вере, дает 

возможность познать истину и создает 

оптимальные условия жизни во всех ее 

сферах. Учение о соборности не случай-

но исходит из религиозных оснований, 

что подтверждается живой дискуссией 

вокруг философских воззрений славяно-

филов в современной мысли [4]. Религи-

озные убеждения, по мнению славянофи-

лов, — это основа всех других сфер бы-

тия, в том числе традиционных хозяй-

ственных форм русской жизни. 

Н.О. Лосский писал: «Хомяков придавал 

величайшее значение русской деревен-

ской общине, миру с его сходками, при-

нимающими единодушное решение, и его 

традиционной справедливостью в соот-

ветствии с обычаем, совестью и внутрен-

ней истиной» [6, с. 40]. А.С. Хомяков 

смотрел на русскую общину, с одной сто-

роны, как на учение о соборности, рас-

пространяемое на более широкую, свет-

скую область, а с другой, как на реалии 

социальной жизни, служащие подкрепле-

нием его концепции. Связь между собор-

ностью и общинностью проходит между 

реальностью церковной общины, сель-

ской общины и промышленной артели.  

Вопрос об общине А.С. Хомяков счи-

тал, бесспорно, самым важным из всех не 

только русских, но и вообще современ-

ных вопросов. Для А.С. Хомякова сель-

ская община является краеугольным кам-

нем и основой существования России. 

«Община есть одно уцелевшее граждан-

ское учреждение всей русской истории. 



Гуманитарный научный вестник. 2025. №12  227 

 
 

 

Отними его, не останется ничего; из его 

же развития может развиться целый 

гражданский мир» [11, с. 162]. Славяно-

филы настаивают на том, что общинный 

быт специфичен для славян. Они назы-

вают Россию живой и органической об-

щиной. Именно то, что Россия не отрек-

лась от таких институтов, как вече, сход-

ки, мир, община, выборы и прочих живых 

своих сил и живых выражений своей си-

лы, помогло преодолеть Смутное время 

1612 г. и превратить Россию в огромное 

могучее государство.  

Для славянофилов реальная сельская 

община — это прообраз идеальной со-

борности. А.С. Хомяков изобразил в сво-

их богословских работах ее подобие, 

обеспечивающее прогресс общества при 

гармонии общественного и личного 

начал. Русь приняла христианство «в си-

лу того общинного начала, которым она 

жила, живет и без которого она жить не 

может… и сперва спасшая эти начала для 

самой себя, она теперь должна явиться их 

представительницею для целого мира. 

Таково ее призвание, ее удел в будущем» 

[9]. Говоря о воспитании, славянофилы 

выражали мысль о том, что общественное 

воспитание должно во главу угла поста-

вить изучение традиционных способов 

хозяйственного уклада, и прежде всего 

русской общины. Нет форм общения «со-

вершеннее нашего мира, с его общинно-

стью поземельного владения и с его от-

крытым судом во всех делах граждан-

ских, отчасти уголовных и даже семей-

ных; ибо семья есть часть мира, но под-

судная миру» [11, с. 168]. Ликвидация 

общины давала части населения России 

собственность, но отдаляла всех от со-

борности. Разрушение вековых условий 

русского общежития не отдалило, а при-

близило революцию. Коллективизация 

сельского хозяйства в начале 1930-х годов 

была частичным восстановлением рус-

ской общины с ее коллективным владени-

ем землей, но при жестком руководстве 

ею со стороны государства. Все произо-

шедшее свидетельствует о важности об-

щины в русском мироустройстве не толь-

ко с хозяйственной, но и с социальной 

точки зрения и, соответственно, о значе-

нии соборности в русской цивилизации. 

 

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ 
 

1. Бердяев Н.А. Алексей Степанович Хомяков. Томск: Водолей, 1996. 159 с.  

2. Егоров Я.А. «Духовный закон» и «Соборность» как ключевые понятия модели социальной 

гармонии в трудах А.С. Хомякова // Апрельская Ялта: Миф и культура Тавриды. 

Симферополь, 2019. С. 80–84.  

3. Клементьев Б. С. Славянофильство как религиозная и богословская мысль России: опыт 

осмысления // Гуманитарный вестник. 2019. № 5 (79). С. 7. 

4. Красиков В. И. Философские воззрения современных славянофилов // Вестник Кемеровского 

государственного университета. Серия: Гуманитарные и общественные науки. 2017. № 2 (2). 

С. 71–81. 

5. Куприянов В. А. Краковские встречи - 2017. Алексей Хомяков: Мы-соборность. Цельная 

жизнь в славянофильской мысли как ответ на современную раздробленность. Церковь, 

империя и современное государство (обзор конференции) // Философский полилог: Журнал 

Международного центра изучения русской философии. 2017. № 1. С. 155–166. 

6. Лосский Н.О. История русской философии. Т. 2. М.: Советский писатель, 2000. 578 с. 

7. Непоклонова Е.О. «Семирамида» А.С. Хомякова в контексте его религиозно-философских и 

художественных изысканий // Христианские чтения. 2018. №1. С. 182–191.DOI 10.24411/1814-

5574-2018-10016. 

8. Хомяков А.С. Из истории отечественной философской мысли. Сочинения: в 2 т. Т. 2. М.: 

Московский философский фонд. 1994. С. 25–58. 

9. Хомяков А.С. О старом и новом. Статьи и очерки М.: Современник, 1988. 461 с.  

10. Хомяков А.С. Полемические сочинения на французском языке. Сочинения: в 2 т. М.: 

Московский философский фонд, 1994. 591 с.  

11. Хомяков А.С. Церковь одна. Сочинения: в 2 т. Т. 2. М.: Московский философский фонд; 



228  Философские науки

 
 

 
http://naukavestnik.ru/ 

Издательство «Медиум»; журнал «Вопросы философии», 1994. Т. 2. 478 с. 

 

REFERENCES (TRANSLITERATED) 
 

1. Berdyaev N.A. Aleksej Stepanovich Homyakov. Tomsk: Vodolej, 1996. 159 s.  

2. Egorov YA.A. «Duhovnyj zakon» i «Sobornost'» kak klyuchevye ponyatiya modeli social'noj 

garmonii v trudah A.S. Homyakova // Aprel'skaya YAlta: Mif i kul'tura Tavridy. Simferopol', 2019. 

S. 80–84.  

3. Klement'ev B. S. Slavyanofil'stvo kak religioznaya i bogoslovskaya mysl' Rossii: opyt osmysleniya 

// Gumanitarnyj vestnik. 2019. № 5 (79). S. 7. 

4. Krasikov V. I. Filosofskie vozzreniya sovremennyh slavyanofilov // Vestnik Kemerovskogo 

gosudarstvennogo universiteta. Seriya: Gumanitarnye i obshchestvennye nauki. 2017. № 2 (2). 

S. 71–81. 

5. Kupriyanov V. A. Krakovskie vstrechi - 2017. Aleksej Homyakov: My-sobornost'. Cel'naya zhizn' v 

slavyanofil'skoj mysli kak otvet na sovremennuyu razdroblennost'. Cerkov', imperiya i sovremennoe 

gosudarstvo (obzor konferencii) // Filosofskij polilog: ZHurnal Mezhdunarodnogo centra izucheniya 

russkoj filosofii. 2017. № 1. S. 155–166. 

6. Losskij N.O. Istoriya russkoj filosofii. T. 2. M.: Sovetskij pisatel', 2000. 578 s. 

7. Nepoklonova E.O. «Semiramida» A.S. Homyakova v kontekste ego religiozno-filosofskih i 

hudozhestvennyh izyskanij // Hristianskie chteniya. 2018. №1. S. 182–191.DOI 10.24411/1814-

5574-2018-10016. 

8. Homyakov A.S. Iz istorii otechestvennoj filosofskoj mysli. Sochineniya: v 2 t. T. 2. M.: Moskovskij 

filosofskij fond. 1994. S. 25–58. 

9. Homyakov A.S. O starom i novom. Stat'i i ocherki M.: Sovremennik, 1988. 461 s.  

10. Homyakov A.S. Polemicheskie sochineniya na francuzskom yazyke. Sochineniya: v 2 t. M.: 

Moskovskij filosofskij fond, 1994. 591 s.  

11. Homyakov A.S. Cerkov' odna. Sochineniya: v 2 t. T. 2. M.: Moskovskij filosofskij fond; izdatel'stvo 

«Medium»; zhurnal «Voprosy filosofii», 1994. T. 2. 478 s. 

 

Поступила в редакцию: 14.12.2025. 

Принята в печать: 30.01.2026. 

  


