
8  Культурология

 
 

 
http://naukavestnik.ru/ 

 

КУЛЬТУРОЛОГИЯ 

 
УДК 392+7.031  

DOI 10.5281/zenodo.18399682 

 

Гучева А. В., Марченко О. А. 
 

Гучева Анджела Вячеславовна, кандидат исторических наук, доцент,  Кабардино-

Балкарский институт гуманитарных исследований – филиал Федерального 

государственного бюджетного научного учреждения «Федеральный научный центр 

«Кабардино-Балкарский научный центр Российской академии наук», д. 18, ул. Пушкина, 

Нальчик, Кабардино-Балкарская Республика, Россия, 360000. E-mail: anggucheva@mail.ru. 

Марченко Оксана Александровна, старший преподаватель  Северо-Кавказский 

государственный институт искусств, д. 1, пр. Ленина, Нальчик, Кабардино-Балкарская 

Республика, Россия, 360000. E-mail: ksany@mail.ru. 

 

Образы и символы архаичной музыки черкесов 

(адыгов) 
 

Аннотация. Настоящая статья посвящена исследованию архаичной музыки, где она рас-

смотрена не как застывший текст, а как самостоятельная культурная единица традиции, 

связанная с миром природы, миром божеств и миром человека. Главной целью данного 

исследования явилось воссоздание этноментальной картины культовых действ адыгов, где 

архаичная музыка рассмотрена как культурный, этнографический и исторический образ, 

символ и знак традиции. Научная новизна заключается в новом подходе к изучению арха-

ичной музыки, где она выступает сжатым зашифрованным мифом, который сохраняет за-

кодированную связь с природными стихиями и культурной информацией мира божеств. 

Выявлено, что оригинальная архаичная музыка как музыкальный язык, культурный образ 

и символ, выступила особым кодом для воссоздания древних страниц обрядовой культуры 

черкесов (адыгов), а в своем символическом, образном и аудиальном воплощении она вы-

полняла медиаторскую функцию между мирами. 

Ключевые слова: черкесы, адыги, архаичный ритуальный наигрыш, образ, символ, знак. 

 

Gucheva A. V., Marchenko O. A. 
 

Gucheva Angela Vyacheslavovna, PhD in History, Associate Professor, Kabardino-Balkarian 

Institute of Humanitarian Research – Branch of the Federal State Budgetary Scientific Institution 

“Federal Scientific Center “Kabardino-Balkarian Scientific Center of the Russian Academy of 

Sciences”, 18 Pushkin Street, Nalchik, Kabardino-Balkarian Republic, Russia, 360000. E-mail: 

anggucheva@mail.ru. 

Marchenko Oksana Aleksandrovna, Senior Lecturer, North Caucasus State Institute of Arts, 1 

Lenin Avenue, Nalchik, Kabardino-Balkarian Republic, Russia, 360000. E-mail: ksany@mail.ru. 



Гуманитарный научный вестник. 2025. №12  9 

 
 

 

Images and symbols of Circassians (Adyghe) archaic music 
 

Abstract. This article examines archaic music, examining it not as a static text but as an inde-

pendent cultural unit of tradition, connected to the natural world, the world of deities, and the 

human world. The primary goal of this study was to reconstruct the ethno-mental picture of 

Adyghe religious practices, examining archaic music as a cultural, ethnographic, and historical 

image, a symbol, and a sign of tradition. The scientific novelty lies in the new approach to the 

study of archaic music, where it functions as a compressed, encrypted myth that preserves an en-

coded connection with the elements of nature and the cultural information of the world of deities. 

It is revealed that original archaic music, as a musical language, cultural image, and symbol, 

served as a special code for recreating ancient pages of Circassian (Adyghe) ritual culture, and in 

its symbolic, figurative, and auditory embodiment, it served as a mediator between worlds. 

Key words: Circassians, Adyghe, archaic ritual music, image, symbol, sign. 

 

связи с вхождением проблем эко-

логии музыки в число общекуль-

турных тем ХХI века и в систему 

«Человек» — «Природа» — «Общество», 

в музыкальном искусстве выделяется 

«особый» пласт текстов, воплощающих 

специфическую сферу образности, свя-

занную с экологической тематикой в ми-

фотворчестве. Наблюдаемый в данных 

музыкальных текстах процесс корреля-

ции не только на уровне содержания, но 

и на уровне звуковой реализации обусло-

вили цель данного исследования — вы-

явить истоки тембро-акустического ком-

плекса средств и семантической реализа-

ции образно-знаковой сферы музыки в 

освоении мира природы, мира божеств и 

природного материала. Это позволит 

определить звуковой идеал, смысловую 

многомерность и генетическую пред-

определенность истоков архаической му-

зыки в процессе ее включенности в «ре-

зонансное пространство» «чистой» при-

роды. 

Для того чтобы выразить невырази-

мую связь между экологией и архаичной 

музыкой, мы будем прибегать к методу 

суггестивного зрительно-ассоциативного 

и тембро-акустического восприятия зву-

чащей музыки в сочетании с экологиче-

ским мифологическим сознанием адыгов. 

В этой связи подобный стиль рассужде-

ний порой может не соответствовать 

устоявшейся простоте исследования.  

Материалом исследования служат 

сохранившиеся образцы архаичной му-

зыки: аудиозаписи фольклорно-

этнографических экспедиций, рукопис-

ный фонд ИГИ КБНЦ РАН, изданные из-

дания, в частности сборники «Нарты» [4] 

и «Народные песни и инструментальные 

наигрыши адыгов» [3], которые привле-

каются систематически и выступают в 

качестве аутентичного фона мифа и до-

полняют данные по древней музыкальной 

традиции и культуре черкесов (адыгов). 

Выбор этих образцов музыки в качестве 

источника продиктован тем, что они яв-

ляются наиболее архаичными текстами, 

отражающими мифологическое видение 

мира, которые опираются на языческие 

представления и позволяют проследить 

формирование основных понятий соот-

ветствующей модели картины мира, ведь 

языческая мифология, бесспорно, сохра-

нила свою значимость в культуре черке-

сов (адыгов), создав благоприятные 

предпосылки для консервации музыки 

как архаического мировоззрения.  

Архаичная музыка — это образ и 

акустический код традиции, культуры, 

искусства с высоким жизненным и эсте-

тическим потенциалом, как бы изначаль-

но предполагающим прием развернутой и 

колоритной звуковой корреляции про-

странства и времени во взаимосвязи с 

определенным уровнем сознания челове-

ка. Именно «создав» музыку и изобретя 

музыкальный инструмент, человек ощу-

тил себя «творцом» мира природы и, 

предпринял множество попыток познать 

себя как творца. Для человека музыка 

В 



10  Культурология

 
 

 
http://naukavestnik.ru/ 

стала интеллектуальным и звуковым ко-

дом, эмоциональной средой и творческой 

лабораторией-коммуникацией, создаю-

щей мир вторичных образов, смыслов, 

знаков, систем и понятий в момент взаи-

модействия с миром природы и миром 

божеств.  

Архаичная музыка была связана с бо-

гами и покровителями мифа, природны-

ми духами, космическими элементами и 

космическими темами, с определенными 

сезонами и точным временем суток, био-

психическими состояниями животных и 

человека, где кульминационным момен-

том стало окультуривание природного 

звука и создание искусственного «са-

крального» языка, что позволило челове-

ку получить власть над природой и ее 

стихиями. Жажда власти, желание в лю-

бое время создать сакральное и великая 

интуиция привели человека к сотворению 

музыки, которая лилась из свирели, кото-

рую ему дали боги, а неисчерпаемая 

энергия и сила музыки, позволила чело-

веку вести диалог с миром божеств и ми-

ром природы.  

Волшебная свирель — камыль, мыс-

лилась в мифотворчестве помощницей 

одного из наиболее почитаемых божеств 

пантеона, бога растительного мира, пло-

дородия и покровителя хлебопашества 

Тхаголеджа (Тхьэгъэлэдж): «…один ко-

нец у свирели был белый, другой — чер-

ный. Песня, что лилась через белый ко-

нец, не похожа на ту, что лилась через 

черный. Дует Ашамаз в белый конец, и 

жизнь становится цветущей, изобильной, 

а подул бы в черный — исчезла бы ра-

дость на земле, повяли бы травы, погибли 

бы люди и животные» [2, с. 259]. В дру-

гом сюжете элиминированный природ-

ный звук свирели наделяется не только 

живительной и разрушающей силой, но и 

предрекает «справедливость». Показа-

тельно, что загадочная и животворная 

сила музыки, внезапно одушевляющая 

природу, выдает и свою смертоносную 

враждебность ко всему живому. Ее цель 

не только оживить, возродить, дать но-

вую жизнь, но и умертвить, разрушить, 

забрать с собою в хаос, уничтожить все 

живое.  

Мысль о том, что музыка способна 

воздействовать и влиять на окружающий 

мир и стихии природы двигала человека 

к новым открытиям с фантастической об-

разностью, иллюзорностью, зрелищно-

стью, многослойными повышенно-

ассоциативными образами, скрытыми и 

преломленными в мире человека, но в 

тоже направленных на опосредованную 

систему отношений между мирами в пре-

делах традиции морально-назидательной 

мысли. И еще более рискованная, если и 

не вовсе не сомнительная задача, кото-

рую себе наметил человек, была связана с 

желанием с помощью музыкальных 

средств воссоздать стихии природы и 

существенные элементы указанных ми-

ров как объектов мифотворчества. Имен-

но адыгская свирель — камыль (къамыл 

— каб.-черк.; Scirpus lacustris — камыш 

озёрный), смогла воплотить в себе обра-

зы природы, культ Неба (Уафэ), Солнца 

(Дыгъэ) и Луны (Мазэ), которые ассоци-

ировались с источником жизни, света, 

плодородия, а значит под их покрови-

тельство попали земля, вода, человек, 

животные, природные стихии, погода и 

фактически все пространство. Камыль 

(къамыл — каб.-черк.; Scirpus lacustris — 

камыш озерный) — это старинная адыг-

ская свирель традиционно изготавливает-

ся из камыша, а в более позднее время из 

ружейного ствола; где и имя и внешний 

вид отправные точки экзегесиза музы-

кального инструмента [2, с. 655–656]. 

Ствол камыля цилиндрический или, ча-

ще, конусообразный, несколько сужаю-

щийся к нижнему концу, — в зависимо-

сти от материала, из которого он сделан. 

У нижнего конца располагаются два-три 

игровых отверстия. Камыль также изго-

тавливают из тростника, дерева или же-

леза. Деревянный камыль делают из 

цельного гладкого прута кустарниковой 

поросли, к примеру, молодой поросли 

фундука. Ровную ветку разрезают попо-

лам, вынимают сердцевину (в основном 

сердцевину выжигают проволокой) и 



Гуманитарный научный вестник. 2025. №12  11 

 
 

 

скрепляют обе половинки с помощью ко-

ры дикой черешни или фундука [2, с. 

655]. Околдованная чарующими звуками 

свирели природа буквально завораживала 

все живое на земле и оставалась непо-

стижимой загадкой. И недаром идеалом 

«созданного» человеком искусственного 

сакрального до сих пор остаются два 

адыгских пастушеских ритуала-

посвящения покровителю мелкого рога-

того скота Амышу (Амыщ) с одноимен-

ными им наигрышами — «Мэлегъажьэ» 

(выгон овец на пастбище) и 

«Мэлгъэжей» (отхождение отар ко сну 

отар овец). Сведения о данных ритуалах 

весьма скудны, лишь в монографии А.Т. 

Шортанова «Адыгская мифология» [8, с. 

93] и А.В. Гучевой «Картины мира черке-

сов (адыгов): музыка, танец, слово» [1, с. 

70–75] мы встречаем упоминания о них, 

тогда как в первом томе многотомного 

издания «Народные песни и инструмен-

тальные наигрыши адыгов» [3] сохрани-

лись транскрибированные тексты наиг-

рышей.  

Тихий и приглушённый тембр свире-

ли, медленный темп, низкий регистр, 

множество трелей в наигрыше «Мэлгъа-

жей» передают состояние умиротворения 

и покоя, отождествляя своими звуками 

ночь. Наигрыш «Мэлгъажей» является 

отражением мифа о дремоте, где звуча-

щий наигрыш выступает образом, симво-

лом и аудиальной иллюзией ночи, кото-

рый оформляется в самостоятельную му-

зыкальную картину ночного неба.  

 

 
 

Рис. 1. «Мэлгъажей» (ритуальный наигрыш отхождения отар овец ко сну) 

(кабардинский) [6]. Нотация А.В. Гучевой 

 

Подобного рода мелодия подводит 

нас к мысли, что человек пытался укра-

сить окружающий мир, чтобы показать 

божественному миру, что созданное ис-

кусственное «природное» звуками свире-

ли, является для него важным действом. 

Яркие акустические эффекты были об-

ращенных к небу, звездам, луне, миру 

божеств, подчеркивает эту ожившую кра-

соту мира природы, но столь же стреми-

тельно ускользающую и иллюзорную в 

момент окончания звучания наигрыша. 

Создают эту красочную акустическую 

иллюзию характерные в наигрыше эле-

менты и среди них мы можем выделить 

низкий тембр, особый ритм, множество 



12  Культурология

 
 

 
http://naukavestnik.ru/ 

трелей, метричность, периодичность и 

множественность повторов, которые ста-

ли способны по аналогии повтора смогли 

передать столь же размеренные природ-

ные процессы и явления как смена дня и 

ночи. Регулярное звучание наигрыша 

стало ассоциироваться с природными ре-

алиями, мыслиться как звук, образ и сим-

вол природы, а время и пространство, ко-

торое охватывал наигрыш, стали тожде-

ствами божеств и природы.  

Рядоположные картины мифотворче-

ства, рисуемые в мифе, — небо, земля, 

звезды, ослепляющий солнечный цвет, 

земля и др. — все это не просто объекты 

мифа, а место уготованное и подобающее 

во Вселенной, где звучащая музыка стала 

способна карать и защищать, даровать 

жизнь и, даже наделить ее жизнью в «но-

вой» вечности, запечатлеть эти связи с 

выработанными в рамках данной тради-

ции принципами изображения.  

Идеалом светлых и активных сил 

Неба выступила спокойная, ритмически 

свободная, с элементами полетности в 

высоком регистре мелодия наигрыша 

«Мэлегъажьэ».  

 

 
 

Рис. 2. «Мэлегъажьэ» (Наигрыш вывода отар овец на пастбище) (кабардинский) [7]. 

Нотация А.В. Гучевой 

 

Ее звучание в мифотворчестве осно-

вано на полемическом противопоставле-

нии в мире природы: день — ночь, солн-

це — луна, жизнь — смерть, лето — зи-

ма, земля — небо и т. д. Образы природы 

и божественного мира взаимодействуют 

с миром человека, а создаваемые с каж-

дым новым звучанием наигрыша са-

кральное пространство ритуала, продол-

жает порождать новые образы, символы 

и смыслы миров, тем самым намекая на 

предельную изменчивость их «прочте-

ния». Но, несмотря на неустойчивость и 

подвижность звуки ритуального наигры-

ша «Мэлегъажьэ» вновь и вновь сопро-

вождали отары овец на пастбище и, как 

отметил А.Т. Шортанов: «стоит только 

начать наигрыш, как тут же, с первыми 

его звуками отара трогается без каких-

либо окриков или других действий [8, с. 

93]. Возможно, этот наигрыш имел «ма-

гическое значение для чабанов, и он, по-

видимому, связывался с именем Амыша» 

[8, с. 93].  

Наигрыш «Мэлъегъажьэ» создал ос-

нову для оформления новых образов ми-

ра природы — это образы рассвета, солн-

ца, жизни и, даже сакральной смерти, тем 

самым заложив основу ментальности в 

мифотворчестве. С другой стороны, — 

это «рождающая» сила с элементами це-

лительства и новой жизни, которая со-

здавала порядок и гармонию не только в 

мире человека и природы, но и в мире 

богов, где принцип Космичности и ком-

плексы представлений сохраняются по 



Гуманитарный научный вестник. 2025. №12  13 

 
 

 

сей день, а значит, человек совершил 

«важнейшую космогоническую опера-

цию отделения, равноценную уничтоже-

нию хаотического начала и способству-

ющую космизации Вселенной» [5, с. 20]. 

Таким образом, звучание наигрыша 

«Мэлегъажьэ» и «Мэлгъэжей», заставляют 

работать законы вселенной, которые бы-

ли отмечены в древности, запечатлены в 

практике; а звуки мелодии — «живая 

связь идей» и особый вид мифического 

сознания, ее развития претворенного в 

музыкальной картине мира черкесов 

(адыгов). Оба наигрыша «Мэлегъажьэ» и 

«Мэлгъэжей» сохранили связь с космоло-

гическими традициями, прибегают к 

сверхбожественной и сверхприродной 

образной символике, стремясь передать 

репрезентативный смысл и связь образов, 

символов и знаков универсума.  

В мифотворчестве одноименные 

наигрышам ритуальные действа 

«Мэлегъажьэ» и «Мэлгъэжей» были ори-

ентированы на коммуникативные отно-

шения с миром божеств и миром приро-

ды, а значит, звуки музыки выполняли 

несколько функций: во-первых, звучащий 

наигрыш мог изобразить процесс рожде-

ния и момент сакральной смерти, кото-

рый мы мыслим как идеальный смысло-

код мифа. Во-вторых, звуки свирели 

транслировали цикличность мира приро-

ды, выраженную в смене ночи и дня; это 

можно обозначить как образ-код мира 

природы. В-третьих, звук и тембр наиг-

рыша на камыле формируют тембромо-

тив в мифологической и музыкальной 

картинах мира черкесов (адыгов), что вы-

ступает элементом сакрализации боже-

ственного и природного в мире человека.  

С одной стороны, мелодии наигры-

шей «Мэлегъажьэ» и «Мэлгъэжей» мы 

можем трактовать как высокое искусство 

и эволюцию музыкального, которое стало 

способно выстраивать собственные зако-

ны в мире природы, с другой стороны, 

они эстетически украсили мир божеств, 

мир природы и, конечно же, мир челове-

ка, где звуковые миры наигрышей стали 

акустическим выражением Солнца и Лу-

ны, Неба и Земли, дня и ночи. 

 

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ 
 

1. Гучева А.В. Картины мира черкесов (адыгов): музыка, танец, слово. Москва: ООО «Научтех-

литиздат», 2020. 216 с. 

2. Гучева А.В. Камыль // Адыги: Адыгейцы. Кабардинцы. Черкесы. Шапсуги. Ин-т этнологии и 

антропологии им. Н.Н. Миклухо-Маклая РАН; Кабардино-Балкарский научный центр РАН; 

Адыгейский республиканский ин-т гуманитарных исследований им. Т.М. Керашева. Москва: 

Наука, 2022. 870 с.  

3. Гиппиус Е.В. Народные песни и инструментальные наигрыши адыгов. Москва: Советский 

композитор, 1980. Т. 1. 224 с. 

4. Нартхэр. Адыгэ лIыхъужь эпос. Нарты. Адыгский героический эпос. Москва: Главная редак-

ция восточной литературы издательства Наука, 1974. 415 с. 

5. Топорова Т.В. Семантическая структура древнегерманской модели мира. Москва: Радикс, 1994. 191 с. 

6. Фонотека КБИГИ, № 12/1. 

7. Фонотека КБИГИ, № 124/16. 

8. Шортанов А.Т. Адыгская мифология / под ред. А.И. Алиевой. Нальчик: Эльбрус, 1982. 196 с. 

 

REFERENCES (TRANSLITERATED) 
 

1. Gucheva A.V. Kartiny mira cherkesov (adygov): muzyka, tanec, slovo. Moskva: OOO «Nauchteh-

litizdat», 2020. 216 s. 

2. Gucheva A.V. Kamyl' // Adygi: Adygejcy. Kabardincy. Cherkesy. Shapsugi. In-t jetnologii i an-

tropologii im. N.N. Mikluho-Maklaja RAN; Kabardino-Balkarskij nauchnyj centr RAN; Adygejskij 

respublikanskij in-t gumanitarnyh issledovanij im. T.M. Kerasheva. Moskva: Nauka, 2022. 870 s.  

3. Gippius E.V. Narodnye pesni i instrumental'nye naigryshi adygov. Moskva: Sovetskij kompozitor, 

1980. T. 1. 224 s. 



14  Культурология

 
 

 
http://naukavestnik.ru/ 

4. Narthjer. Adygje lIyh#uzh' jepos. Narty. Adygskij geroicheskij jepos. Moskva: Glavnaja redakcija 

vostochnoj literatury izdatel'stva Nauka, 1974. 415 s. 

5. Toporova T.V. Semanticheskaja struktura drevnegermanskoj modeli mira. Moskva: Radiks, 1994. 

191 s. 

6. Fonoteka KBIGI, № 12/1. 

7. Fonoteka KBIGI, № 124/16. 

8. Shortanov A.T. Adygskaja mifologija / pod red. A.I. Alievoj. Nal'chik: Jel'brus, 1982. 196 s. 

 

Поступила в редакцию: 12.12.2025. 

Принята в печать: 30.01.2026. 

 


