
Гуманитарный научный вестник. 2025. №12  129 

 
 

 

УДК 316.74:2 

DOI 10.5281/zenodo.18399925 

 

Горбенко А. В. 
 

Горбенко Антон Витальевич, клинический психолог, независимый исследователь. E-mail: 

drantonch@yandex.ru. 

 

Трансформация восприятия феномена сектантства в 

российском общественном сознании (1991–2025 гг.) 
 

Аннотация. В статье анализируется трансформация отношения российского общества к 

феномену сектантства в период с 1991 по 2025 год. На основе данных лонгитюдных со-

циологических опросов (ВЦИОМ, ФОМ) выделяются три этапа эволюции восприятия: от 

некритичного интереса к «духовному рынку» в 1990-е годы до политизации угроз и зако-

нодательного запрета иностранных религиозных организаций в 2017–2025 годах. Автор 

обосновывает гипотезу о «расщеплении угрозы»: в современном общественном сознании 

понятие «секта» разделилось на «политического врага» (запрещенные НРД) и социально 

приемлемый «коммерческий мистицизм». Исследование показывает, что успешная борьба 

государства с институциональным сектантством парадоксальным образом совпала с ро-

стом популярности деструктивных психокультов и эзотерических практик, мимикрирую-

щих под образовательные услуги и коучинг. 

Ключевые слова: социология религии, новые религиозные движения, сектантство, 

духовная безопасность, секуритизация религии, общественное мнение, религиозная 

идентичность, психокульты, инфобизнес, эзотерика. 

 

Gorbenko A. V. 
 

Gorbenko Anton Vitalievich, clinical psychologist, independent researcher. E-mail: dran-

tonch@yandex.ru. 

 

Transformation of the perception of the phenomenon of 

sectarianism in Russian public consciousness (1991–2025) 
 

Abstract. This article analyzes the transformation of Russian society's attitude toward the phe-

nomenon of sectarianism between 1991 and 2025. Based on data from longitudinal sociological 

surveys (VTsIOM, FOM), three stages of evolution in perception are identified: from uncritical 

interest in the “spiritual market” in the 1990s to the politicization of threats and the legislative 

ban on foreign religious organizations in 2017–2025. The author substantiates the hypothesis of 

“threat splitting”: in contemporary public consciousness, the concept of ‘sect’ has been divided 

into “political enemy” (banned NRMs) and socially acceptable “commercial mysticism.” The 

study shows that the state's successful fight against institutional sectarianism has paradoxically 

coincided with the rise in popularity of destructive psychocults and esoteric practices that mimic 

educational services and coaching. 

Key words: sociology of religion, new religious movements, sectarianism, spiritual security, 

securitization of religion, public opinion, religious identity, psychocults, infobusiness, 

esotericism. 



130  Социологические науки

 
 

 
http://naukavestnik.ru/ 

ктуальность исследования. 

Трансформация религиозного 

ландшафта современной России 

представляет собой уникальный кейс со-

циокультурной динамики. За последние 

три десятилетия (1991–2025 гг.) россий-

ское общество прошло путь от некритич-

ного восприятия любого религиозного 

опыта в начале 1990-х до формирования 

жесткого государственного и обществен-

ного иммунитета по отношению к орга-

низованным религиозным меньшинствам 

в 2020-х. Актуальность темы обусловлена 

парадоксом, фиксируемым социологиче-

скими службами в 2024–2025 годах: на 

фоне консолидации общества вокруг тра-

диционных конфессий и ужесточения за-

конодательства в отношении иностран-

ных религиозных организаций (часто 

маркируемых как «секты»), наблюдается 

всплеск интереса к неинституциональ-

ным формам мистицизма — так называе-

мому «инфобизнесу» с оккультным укло-

ном, неоязычеству и коммерческой эзоте-

рике. 

Понимание того, как и почему изме-

нился «образ врага» в религиозной сфере, 

необходимо для корректировки государ-

ственной конфессиональной политики. 

Если в 1990-е годы «секта» воспринима-

лась как угроза личности, а в 2010-е — 

как угроза национальной безопасности, 

то к 2025 году мы сталкиваемся с новым 

феноменом: деструктивные практики 

мимикрируют под образовательные и ко-

учинговые услуги, выпадая из привыч-

ных классификаций «сектантства», но 

сохраняя при этом высокую социальную 

опасность. 

Обзор научной литературы. 

Проблематика отношения к новым 

религиозным движениям (НРД) и «сек-

там» широко представлена в отечествен-

ной социологии религии. 

В работах Ю.Ю. Синелиной детально 

проанализирован период «религиозного 

бума» 1990-х годов. Исследователь отме-

чает, что на раннем этапе постсоветского 

транзита религиозная идентичность но-

сила размытый характер: православие ча-

сто сочеталось с верой в астрологию и 

переселение душ, а понятие «секта» еще 

не имело четкой негативной политиче-

ской коннотации [13].  

Л.С. Астахова в своих трудах 2010-х 

годов вводит понятие «религиозная без-

опасность», анализируя переход дискурса 

от свободы совести к защите культурного 

суверенитета. Автор подчеркивает, что 

кризис конфессиональной идентичности 

способствовал росту ксенофобии по от-

ношению к инославным группам, кото-

рые стали восприниматься как агенты 

чуждого влияния [1, c. 127]. 

Исследования В.Ю. Гадаева и Д.Ю. 

Саковича (2014–2025) фокусируются на 

связи между религиозной и гражданской 

идентичностью. Ученые фиксируют, что 

к 2020-м годам принадлежность к «тра-

диционным религиям» стала маркером 

лояльности государству, тогда как при-

надлежность к НРД — маркером марги-

нальности. Д. Ю. Сакович в работе 2025 

года указывает на новый тренд: замеще-

ние институциональной религиозности 

индивидуальным «бриколажем» верова-

ний, где магические практики не кон-

фликтуют с номинальным православием 

[12, c. 51]. 

Религиоведческий термин «секта» 

был трансформирован в инструмент со-

циальной эксклюзии. Отношение к но-

вым религиозным движениям (НРД) в 

России прошло эволюцию от «бытовой 

ксенофобии» 90-х к системной государ-

ственной политике, где ярлык «сектант» 

стал маркером неблагонадежности, ли-

шающим группу права на судебную за-

щиту [14, c. 59]. 

В работе М.М.  Мчедловой обосно-

вывается тезис о том, что в современной 

России конфессиональная принадлеж-

ность трансформировалась в гражданско-

политическую. «Традиционная религия» 

рассматривается не как вопрос веры, а 

как основа суверенитета и национальной 

безопасности, что автоматически перево-

дит любые нетрадиционные религиозные 

группы (особенно с зарубежными цен-

А 



Гуманитарный научный вестник. 2025. №12  131 

 
 

 

трами) в разряд угроз цивилизационному 

коду нации [7, c. 334]. 

Исследование доказывает, что ключе-

вым признаком «секты» является не дог-

матика, а использование специфических 

психотехник (контроль сознания, бомбар-

дировка любовью). Это исследование за-

кладывает базу для понимания того, по-

чему современные «марафоны желаний» 

и бизнес-тренинги являются прямой му-

тацией сект 90-х, использующих те же 

механизмы психологического насилия 

под новой вывеской [2, c. 102]. 

Исследование медийного поля Шан-

гина показывает, как российские СМИ, 

начиная с конца 90-х, использовали со-

ветские пропагандистские клише для 

описания НРД. «Сектант» в медиа — это 

всегда агент влияния, шпион или разру-

шитель семьи. Работа объясняет, почему 

массовое сознание оказалось подготовле-

но к жестким запретительным мерам 

2017–2025 годов без сопротивления [15, 

c. 453]. 

Григорьева одной из первых просле-

дила эволюцию движения New Age в 

России. Её работа помогает понять, как 

эзотерические группы 90-х под давлени-

ем государства мимикрировали под эко-

логические движения, центры народной 

медицины и школы психологии, что поз-

волило им выжить и расцвести в 2020-е 

годы в форме «светского мистицизма» 

[6]. 

Однако в литературе недостаточно 

освещен новейший период (2020–2025), 

когда на фоне геополитического разрыва 

с Западом произошла не столько победа 

над «сектами», сколько трансформация 

самого явления в коммерческие формы 

(«марафоны желаний», психокульты), ко-

торые пока слабо изучены социологией 

как преемники классических НРД. 

Постановка проблемы исследова-

ния. 

Ключевой проблемой является несо-

ответствие между устоявшимся в обще-

ственном сознании и законодательстве 

образом «секты» (как жестко структури-

рованной организации, часто с иностран-

ным финансированием) и реальной прак-

тикой потребления «духовных услуг» 

населением в 2025 году. 

Исследовательский вопрос формули-

руется следующим образом: почему по-

следовательное вытеснение организован-

ных иностранных религиозных движений 

из публичного поля России (2017–2025 

гг.) не привело к тотальному доминиро-

ванию традиционных конфессий, а спро-

воцировало рост популярности коммер-

ческих квазирелигиозных практик? 

Выдвигается гипотеза о «расщепле-

нии угрозы»: в сознании современного 

россиянина понятие «секта» разделилось 

на две неравнозначные категории. Первая 

— «политическая секта» (иностранные 

НРД), воспринимаемая как реальная 

угроза государству и отвергаемая обще-

ством. Вторая — «коммерческий мисти-

цизм» (психокульты, эзотерика), воспри-

нимаемая как рыночная услуга, безопас-

ная для идентичности, несмотря на схо-

жие методы психологического воздей-

ствия. 

Методология исследования. 

Исследование базируется на вторич-

ном анализе данных репрезентативных 

всероссийских опросов ведущих социо-

логических центров (ВЦИОМ, ФОМ) за 

период с 1991 по 2025 год. Методологи-

ческий подход — лонгитюдный сравни-

тельный анализ, позволяющий отследить 

динамику общественного мнения на трех 

хронологических отрезках: 

1. 1991–1999 гг.: Период открытого 

рынка и формирования первичных фо-

бий. 

2. 2000–2016 гг.: Период консолида-

ции вокруг РПЦ и стигматизации НРД. 

3. 2017–2025 гг.: Период «секурити-

зации» (восприятия через призму без-

опасности) и цифровизации эзотерики. 

В качестве эмпирической базы ис-

пользованы: 

 Данные мониторингов ВЦИОМ 

«Религия в России», «Доверие институ-

там», опросы об отношении к паранор-

мальному и их освещение в СМИ. 

 Архивные данные ФОМ о религи-

озности населения в 1990-е годы. 



132  Социологические науки

 
 

 
http://naukavestnik.ru/ 

 Статистические отчеты и эксперт-

ные оценки социальных психологов 

(2024–2025 гг.). 

Результаты исследования. 

Этап 1: От любопытства к страху 

(1990-е). 

В начале 1990-х годов российское 

общество демонстрировало высокую то-

лерантность к новым религиозным уче-

ниям. По данным опросов начала десяти-

летия, до 20 % населения проявляли ин-

терес к нетрадиционным духовным прак-

тикам, воспринимая их как часть от-

крывшегося западного мира. Иностран-

ные миссионеры часто ассоциировались с 

гуманитарной помощью. 

Однако теракты и скандалы середины 

90-х (прежде всего, деятельность «Аум 

Синрикё» и «Белого Братства») карди-

нально изменили тренд [11, c. 80]. Уже к 

1996–1997 годам социология фиксирует 

запрос на ограничительные меры. При 

этом «секта» воспринималась тогда пре-

имущественно как угроза психическому 

здоровью индивида и его имуществу, но 

не как политический враг. Религиозная 

идентичность оставалась размытой: в 

1996 году, по данным ФОМ, среди 

назвавших себя православными около 

30% заявляли, что не верят в Бога, но ве-

рят в «высшие силы» или астрологию 

[16]. 

Этап 2: Консолидация и поиск врага 

(2000–2016). 

В этот период происходит резкий 

рост идентификации с православием (до 

70–75 % к 2010 году), которое становится 

маркером культурной нормы. Одновре-

менно растет негатив к религиозным 

меньшинствам [9].  

Понятие «секта» начинает дрейфо-

вать от медицинской к социальной про-

блематике. Секта — это то, что разрушает 

семью и традиции. Государство отвечает 

на этот запрос ужесточением контроля, 

что находит поддержку у населения. Об-

щество делегирует государству право 

определять, какая вера «правильная». 

Этап 3: Новая реальность и коммер-

циализация культа (2017–2025). 

Рубежным событием стал запрет 

«Свидетелей Иеговы» (признана экстре-

мистской и запрещена на территории 

РФ), который поддержали почти 80 % 

граждан [3]. С началом СВО и разрывом 

отношений с Западом, классические НРД 

(неопятидесятники, мормоны и др.) окон-

чательно получили в общественном со-

знании статус «иностранной агентуры». 

Борьба с ними стала восприниматься как 

защита суверенитета. 

Однако данные 2024–2025 годов по-

казывают неожиданную динамику. 

1. Снижение воцерковленности при 

сохранении идентичности. Несмотря на 

высокую долю считающих себя право-

славными (около 66–68 %), доля реально 

воцерковленных (соблюдающих посты, 

регулярно посещающих службы) остает-

ся на уровне 3–7 % [4]. 

2. Взрывной рост «светской эзотери-

ки». В 2024–2025 годах наблюдается бум 

интереса к тарологам, нумерологам и ма-

рафонам личностного роста с элементами 

мистицизма. По данным ВЦИОМ (2022), 

интерес к «марафонам желаний» прояв-

ляли 17 % россиян, что сопоставимо с 

уровнем интереса к целителям в начале 

90-х. При этом расходы россиян на эзоте-

рические услуги в 2024 году исчисляются 

триллионами рублей [5]. 

3. Избирательный запретительный 

пафос. В опросе ВЦИОМ от декабря 2024 

года 55 % россиян поддержали за-

прет рекламы услуг тарологов, но не 

полный запрет самой деятельности. Это 

говорит о том, что люди видят в этом ско-

рее «нечестный бизнес», чем экзистенци-

альную угрозу душе или государству [10]. 

4. Масштаб вовлечения. По оценкам 

социальных психологов (август 2025), в 

различных формах современных пси-

хокультов и тренингов личностного ро-

ста, имеющих признаки деструктивного 

воздействия, может состоять до 1,5 млн 

россиян [8]. Эти группы не регистриру-

ются как религиозные организации, рабо-

тают как ИП или ООО, и потому выпа-

дают из-под действия антисектантского 

законодательства. 



Гуманитарный научный вестник. 2025. №12  133 

 
 

 

Обсуждение результатов исследо-

вания и выводы. 

Проведенный анализ подтверждает 

гипотезу о расщеплении понятия «секта». 

За 35 лет в России произошла фундамен-

тальная подмена объекта опасений. 

В 2025 году «классическая секта» 

(религиозная община с жесткой иерархи-

ей, молитвенными собраниями и четкой 

доктриной) воспринимается обществом 

как реликт прошлого или прямая враже-

ская диверсия. Государство успешно ре-

шило задачу нейтрализации подобных 

структур, обладая полной поддержкой 

населения. 

Однако освободившееся поле не бы-

ло полностью занято традиционными 

конфессиями. Возврата к глубокой рели-

гиозности, предполагающей аскезу и 

дисциплину, не произошло. Вместо этого 

сформировался запрос на «быструю ду-

ховность» — коммерческий продукт, 

обещающий мгновенный результат (день-

ги, здоровье, успех) через магические ма-

нипуляции, упакованные в современную 

терминологию (квантовая психология, 

коучинг, энергия рода). 

Выводы: 

1. Политизация термина. Понятие 

«секта» перестало быть религиоведче-

ским и стало политико-правовым ин-

струментом маркировки «чужих». Это 

позволило эффективно бороться с ино-

странным влиянием, но оставило обще-

ство безоружным перед внутренними, 

автохтонными формами деструктивных 

культов. 

2. Экономическая мимик-

рия. Современные деструктивные обра-

зования отказались от религиозного ста-

туса. Они существуют в правовом поле 

образовательных услуг и консалтинга. 

Население не считывает их как «секты», 

поскольку там нет явного религиозного 

поклонения, а есть рыночная сделка: 

«деньги в обмен на чудо». 

3. Кризис критического мышле-

ния. Популярность новых форм оккуль-

тизма свидетельствует о том, что высокий 

уровень недоверия к «официальным» 

сектам не конвертировался в рациональ-

ное мышление. Магическое сознание 

лишь сменило форму, адаптировавшись к 

цифровой экономике и культуре потреб-

ления. 

Ответ на основной исследователь-

ский вопрос о механизмах трансформа-

ции религиозных угроз заключается в 

следующем. Сформировавшийся к 2010-

м годам «образ врага» — иностранной 

религиозной организации, посягающей 

на культурный суверенитет, — перестал 

соответствовать реальности 2025 года. 

Государственная политика секьюри-

тизации религии (2017–2025) успешно 

нейтрализовала этот «политический» об-

раз врага, вытеснив многие институцио-

нальные секты из легального поля. Одна-

ко это административное давление запу-

стило механизм адаптации: на смену мар-

гинализированным религиозным общи-

нам пришли коммерческие структуры. 

Деструктивные практики отказались 

от религиозной атрибутики (ставшей 

маркером опасности) и перешли в ле-

гальное поле образовательных услуг и 

коучинга. Таким образом, борьба с фор-

мой (религиозная организация) без рабо-

ты с содержанием (критическое мышле-

ние) привела лишь к смене вывески: ме-

сто духовного авторитета занял эксперт 

по личностному росту, а религиозные 

пожертвования сменились оплатой ком-

мерческих информационно-

консультационных услуг. 

 

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ 
 

1. Астахова Л. С., Александрова Н. Н. Религиозные риски и проблемы духовной безопасности в 

контексте кризиса конфессиональной идентичности //Вестник экономики, права и социологии. 

2010. №. 3. С. 127–129.  

2. Бенин В. Л., Уразметов Т. З. Теория и практика деятельности эксперта-религиоведа // Образо-

вание и наука. 2015. №. 6 (125). С. 101–115.  



134  Социологические науки

 
 

 
http://naukavestnik.ru/ 

3. Большинство россиян поддержали запрет «Свидетелей Иеговы» // РБК: www.rbc.ru. URL: 

https://www.rbc.ru/politics/13/07/2017/596650c09a79477e58e67e98 (дата обращения: 11.12.2025). 

4. ВЦИОМ: более 80 % россиян считают себя верующими // Российское агентство правовой и 

судебной информации – РАПСИ: rapsinews.ru. URL: 

https://rapsinews.ru/incident_news/20250724/311048310.html (дата обращения: 11.12.2025).  

5. ВЦИОМ: интерес россиян к "марафонам желаний" сравним с вниманием к сеансам Кашпи-

ровского // ТАСС: tass.ru. URL: https://tass.ru/obschestvo/13685163 (дата обращения: 

11.12.2025).  

6. Григорьева Л. и др. Религии «нового века» в современной России (Социально-философский 

анализ): дис. Российский государственный гуманитарный университет, 2000. 395 c.  

7. Мчедлова М. М. Религиозная и конфессиональная идентичность. В: Идентичность: Личность, 

общество, политика: Энциклопедическое издание. М.: Издательство «Весь Мир». 2017. С. 

334–339. 

8. Названо число состоящих в сектах россиян // Lenta.ru: lenta.ru. URL: 

https://lenta.ru/news/2025/08/18/chislo/ (дата обращения: 11.12.2025). 

9. Новости: Верим ли мы в Бога? // ВЦИОМ: wciom.ru. URL: https://wciom.ru/analytical-

reviews/analiticheskii-obzor/verim-li-my-v-boga (дата обращения: 11.12.2025). 

10. Новости: Погадаем? Россияне о картах Таро // ВЦИОМ: wciom.ru. URL: 

https://wciom.ru/analytical-reviews/analiticheskii-obzor/pogadaem-rossijane-o-kartakh-taro (дата 

обращения: 11.12.2025). 

11. Садовой А. Н., Овчинников В. А. Этноконфессиональная ситуация в субъектах Российской 

Федерации: к проблеме организации мониторинга // СибСкрипт. 2021. Т. 23. №. 1 (85). С. 80–

94. DOI 10.21603/2078-897S-2021-23-1-80-94. 

12. Сакович Д. Ю., Французов Р. И. Трансформация российского общества и религиозная иден-

тичность: современный период // Научный альманах стран Причерноморья. 2025. Т. 11. №. 2. 

С. 51–56.  

13. Синелина Ю.Ю. Динамика религиозности россиян (1989-2012) // Социология религии в обще-

стве Позднего Модерна (памяти Ю.Ю. Синелиной): материалы Третьей Международной 

научной конференции. НИУ «БелГУ», 13 сентября 2013 г. Белгород : ИД «Белгород», 2013. С. 

324–343. 

14. Филина Н. В. Новые религиозные движения в России и их влияние на социальные акторы // 

Russian Economic Bulletin. 2021. Т. 4. №. 1. С. 59–66.  

15. Шангин Н. В., Масловский М. В. Новые религиозные движения современной России в теле-

визионных СМИ // Современные проблемы науки и образования. 2013. №. 2. С. 453–461. 

URL: https://cerkovmedia.ru/wp-content/uploads/2021/11/shangin-n.v.-maslovskij-m.-2013-

_izdatelskij-dom-_akademiya-estestvoznaniya_.pdf (дата обращения: 11.12.2025). 

16. 30% православных считают, что Бога нет // Такие дела. URL: https://takiedela.ru/2017/04/takaya-

rossiya-cerkov/ (дата обращения: 11.12.2025). 

 

REFERENCES (TRANSLITERATED) 

 

1. Astahova L. S., Aleksandrova N. N. Religioznye riski i problemy duhovnoj bezopasnosti v kontekste 

krizisa konfessional'noj identichnosti //Vestnik jekonomiki, prava i sociologii. 2010. №. 3. S. 127–

129.  

2. Benin V. L., Urazmetov T. Z. Teorija i praktika dejatel'nosti jeksperta-religioveda // Obrazovanie i 

nauka. 2015. №. 6 (125). S. 101–115.  

3. Bol'shinstvo rossijan podderzhali zapret «Svidetelej Iegovy» // RBK: www.rbc.ru. URL: 

https://www.rbc.ru/politics/13/07/2017/596650c09a79477e58e67e98 (data obrashhenija: 

11.12.2025). 

4. VCIOM: bolee 80 % rossijan schitajut sebja verujushhimi // Rossijskoe agentstvo pravovoj i 

sudebnoj informacii – RAPSI: rapsinews.ru. URL: 

https://rapsinews.ru/incident_news/20250724/311048310.html (data obrashhenija: 11.12.2025).  

5. VCIOM: interes rossijan k "marafonam zhelanij" sravnim s vnimaniem k seansam Kashpirovskogo // 

TASS: tass.ru. URL: https://tass.ru/obschestvo/13685163 (data obrashhenija: 11.12.2025).  



Гуманитарный научный вестник. 2025. №12  135 

 
 

 

6. Grigor'eva L. i dr. Religii «novogo veka» v sovremennoj Rossii (Social'no-filosofskij analiz): dis. 

Rossijskij gosudarstvennyj gumanitarnyj universitet, 2000. 395 c.  

7. Mchedlova M. M. Religioznaja i konfessional'naja identichnost'. V: Identichnost': Lichnost', ob-

shhestvo, politika: Jenciklopedicheskoe izdanie. M.: Izdatel'stvo «Ves' Mir». 2017. S. 334–339. 

8. Nazvano chislo sostojashhih v sektah rossijan // Lenta.ru: lenta.ru. URL: 

https://lenta.ru/news/2025/08/18/chislo/ (data obrashhenija: 11.12.2025). 

9. Novosti: Verim li my v Boga? // VCIOM: wciom.ru. URL: https://wciom.ru/analytical-

reviews/analiticheskii-obzor/verim-li-my-v-boga (data obrashhenija: 11.12.2025). 

10. Novosti: Pogadaem? Rossijane o kartah Taro // VCIOM: wciom.ru. URL: 

https://wciom.ru/analytical-reviews/analiticheskii-obzor/pogadaem-rossijane-o-kartakh-taro (data 

obrashhenija: 11.12.2025). 

11. Sadovoj A. N., Ovchinnikov V. A. Jetnokonfessional'naja situacija v sub#ektah Rossijskoj Federacii: 

k probleme organizacii monitoringa // SibSkript. 2021. T. 23. №. 1 (85). S. 80–94. DOI 

10.21603/2078-897S-2021-23-1-80-94. 

12. Sakovich D. Ju., Francuzov R. I. Transformacija rossijskogo obshhestva i religioznaja identichnost': 

sovremennyj period // Nauchnyj al'manah stran Prichernomor'ja. 2025. T. 11. №. 2. S. 51–56.  

13. Sinelina Ju.Ju. Dinamika religioznosti rossijan (1989-2012) // Sociologija religii v obshhestve 

Pozdnego Moderna (pamjati Ju.Ju. Sinelinoj): materialy Tret'ej Mezhdunarodnoj nauchnoj konfer-

encii. NIU «BelGU», 13 sentjabrja 2013 g. Belgorod : ID «Belgorod», 2013. S. 324–343. 

14. Filina N. V. Novye religioznye dvizhenija v Rossii i ih vlijanie na social'nye aktory // Russian Eco-

nomic Bulletin. 2021. T. 4. №. 1. S. 59–66.  

15. Shangin N. V., Maslovskij M. V. Novye religioznye dvizhenija sovremennoj Rossii v televizionnyh 

SMI // Sovremennye problemy nauki i obrazovanija. 2013. №. 2. S. 453–461. URL: 

https://cerkovmedia.ru/wp-content/uploads/2021/11/shangin-n.v.-maslovskij-m.-2013-_izdatelskij-

dom-_akademiya-estestvoznaniya_.pdf (data obrashhenija: 11.12.2025). 

16. 30% pravoslavnyh schitajut, chto Boga net // Takie dela. URL: https://takiedela.ru/2017/04/takaya-

rossiya-cerkov/ (data obrashhenija: 11.12.2025). 

 

Поступила в редакцию: 13.12.2025. 

Принята в печать: 30.01.2026. 

  


