
164  Филологические науки

 
 

 
http://naukavestnik.ru/ 

 

ФИЛОЛОГИЧЕСКИЕ НАУКИ 

 
УДК 340.12 

DOI 10.5281/zenodo.18399975 

 

Бируля А. С. 
 

Бируля Александр Сергеевич, Российский государственный университет правосудия имени 

В.М. Лебедева, д. 69, ул. Новочеремушкинская, Москва, Россия, 117418. E-mail: 

birulyaalexander@gmail.com. 

 

Феномен «суда совести» в консервативном 

правопонимании Ф.М. Достоевского 
 

Аннотация. Статья посвящена исследованию феномена «суда совести» как ключевой ка-

тегории консервативного правопонимания Ф.М. Достоевского. В исследовании использо-

вались такие методы, как: диалектический, герменевтический, сравнительный, портрет-

ный, формально-юридический. Рассматриваются такие аспекты, как кризис формального 

правосудия, антиномия детерминизма и нравственного релятивизма в судебных речах, ме-

тафизические основания вердикта присяжных. Основным выводом является положение о 

том, что обвинительный вердикт в романе, будучи судебной ошибкой, выступает актом 

«суда совести», утверждающим высшую правду и открывающим путь к искуплению через 

страдание. Автор приходит к выводу, что в философии права Ф.М. Достоевского «суд со-

вести» является высшей инстанцией в конфликте между законом и нравственностью. 

Ключевые слова: консервативное правопонимание, нравственность, правда, правосудие, 

совесть, суд присяжных, формализм в праве. 

 

Birulya A. S. 
 

Birulya Aleksandr Sergeevich, V.M. Lebedev Russian State University of Justice, 69 Novocher-

emushkinskaya St., Moscow, Russia, 117418. E-mail: birulyaalexander@gmail.com. 

 

The phenomenon of the «court of conscience» in the 

conservative understanding of law of F.M. Dostoevsky 
 

Abstract. This article explores the phenomenon of the "court of conscience" as a key category in 

F.M. Dostoevsky's conservative legal philosophy. The study utilizes dialectical, hermeneutic, 

comparative, portrait, and formal-legal methods. The article examines aspects such as the crisis 

of formal justice, the antinomy of determinism and moral relativism in judicial speeches, and the 

metaphysical foundations of the jury's verdict. The main conclusion is that the guilty verdict in 

the novel, being a miscarriage of justice, acts as an act of the "court of conscience," affirming a 



Гуманитарный научный вестник. 2025. №12  165 

 
 

 

higher truth and opening the way to redemption through suffering. The author concludes that in 

F.M. Dostoevsky's legal philosophy, the "court of conscience" is the highest authority in the con-

flict between law and morality. 

Key words: conservative legal understanding, morality, truth, justice, conscience, jury trial, 

formalism in law. 

 

игура Ф.М. Достоевского в исто-

рии русской политико-правовой 

мысли представляет собой уни-

кальный синтез художественного гения и 

глубокого философско-правового мыш-

ления. По справедливому замечанию 

П.И. Новгородцева, в произведениях пи-

сателя мы находим «отчетливейшее вы-

ражение русского мировоззрения, у него 

мы находим и глубочайшие основы рус-

ской философии права» [13, с. 373]. С 

этим утверждением сложно не согласить-

ся, и особенно показателен в данном кон-

тексте последний роман Ф.М. Достоев-

ского «Братья Карамазовы». 

Роман «Братья Карамазовы» — это 

не только литературное завещание авто-

ра, но и глубинное исследование фунда-

ментальных проблем человеческого су-

ществования, среди которых центральное 

место занимает вопрос о природе право-

судия и трагическом разрыве между за-

коном формальным и законом нрав-

ственным. Еще славянофилы, чьи идеи 

оказали влияние на становление почвен-

ничества Ф.М. Достоевского, признавали 

принципиальную ограниченность фор-

мального закона, неспособного выразить 

всей полноты жизненной правды. С их 

точки зрения, закон должен «ведать свои 

пределы и находиться, так сказать, в под-

чиненном отношении к жизни и к идее 

высшей нравственной справедливости» 

[1, с. 110–111]. 

Суд над Дмитрием Карамазовым ока-

зывается не просто судебной драмой, а 

художественным воплощением целой 

философии права, укорененной в русском 

консервативном мировоззрении, для ко-

торого характерно предпочтение духов-

но-нравственных регуляторов и обычаев 

«юридическим, формальным правилам 

поведения» [2, с. 161]. 

Судебный процесс с художественной 

проницательностью раскрывает систем-

ный кризис формального подхода к пра-

ву. Суд превращается в «театрализован-

ное представление», где живую челове-

ческую душу подменяют психологиче-

ским анализом личности и внешних фак-

торов среды, повлиявших на формирова-

ние Дмитрия. Особую роль в этом играют 

прокурор Ипполит Кириллович и защит-

ник Фетюкович — идеологические и ри-

торические антиподы, оказывающиеся, 

однако, духовными двойниками. 

Прокурор, по сути, выступает в роли 

светского последователя «Великого ин-

квизитора». Его обвинительная речь, как 

верно замечает Г.К. Щенников, постро-

енная на жестком социально-

психологическом детерминизме, выводит 

«поступки человека из самой ближайшей 

среды и самых простейших инстинктов и 

порывов, Дмитрий — при его воспитании 

и характере, при тех отношениях, кото-

рые сложились у него с отцом, — не мог 

не убить» [17, с. 162].  

Детерминизм предполагает, что у 

любого следствия есть причина, и каждое 

событие, как писал Поль Анри Гольбах, 

происходит «в силу причин, действую-

щих по определенным, постоянным зако-

нам» [3, с. 521]. В данном контексте по-

ведение человека выводится исключи-

тельно из влияния среды обитания. 

Ф.М. Достоевский решительно отвергал 

подобный подход, предупреждая: «этак 

мало-помалу придем к заключению, что и 

вовсе нет преступлений» [6, с. 16]. 

Поскольку христианское консерва-

тивное правопонимание предполагает 

признание свободы как свободы от греха 

в вечном внутреннем противоборстве со 

злом, православие ставит «нравственным 

долгом человеку борьбу со средой» [6, с. 

16]. Христианство, признавая личную от-

ветственность человека, тем самым 

утверждает и его свободу. В целом, хри-

стианская антропология предполагает 

Ф 



166  Филологические науки

 
 

 
http://naukavestnik.ru/ 

синтез как внешней свободы (возмож-

ность по собственному усмотрению без 

внешнего вмешательства реализовывать 

или нет свой выбор определенного вари-

анта поведения) и внутренней (самоопре-

деление человека в отношении к добру и 

злу с помощью совести). Тем самым, как 

писал И.А. Ильин, быть духовно свобод-

ным значит «быть сильнее любого влече-

ния своего, любой прихоти, любого же-

лания, любого соблазна, любого греха» 

[10, с. 78]. Детерминизм же, по мысли 

Ф.М. Достоевского, приводит к безлич-

ности, лишая человека всякой самостоя-

тельности и доводя его «до мерзейшего 

рабства, какое только можно вообразить» 

[6, с. 16].  

Следовательно, позиция прокурора 

представляет собой формализм, основан-

ный на фаталистическом понимании че-

ловеческой природы, отрицающий саму 

возможность духовной борьбы, свобод-

ного выбора между добром и злом и чув-

ство личной ответственности. 

Защитник Фетюкович, при всей 

внешней противоположности, оказывает-

ся духовным двойником Ипполита Ки-

рилловича. Его цель — завоевание вни-

мания публики. Ключевым моментом 

становится финальный риторический ма-

невр Фетюковича: «...уж так и быть, 

предположу, что мой подсудимый вино-

вен» [5, с. 167]. Ради оправдания подсу-

димого, в невиновность которого он не 

верит, адвокат доходит до нравственного 

релятивизма, граничащего с софизмом, 

заявляя: убийство дурного отца — это не 

отцеубийство. 

В романе для «мужичков» присяж-

ных, чья мораль строилась на христиан-

ских заповедях, включая «чти отца твое-

го», защитная позиция Фетюковича явля-

ется посягательством на народную прав-

ду. Для Ф.М. Достоевского Правда — 

высший общественный идеал, основан-

ный на христианском вероучении, 

«включающий в себя и стремление к 

братству, и веру в Христа, и поиск выс-

ших ценностей» [12, с. 36]. 

Некоторые исследователи полагают, 

что присяжные вынесли обвинительный 

вердикт в силу «ошибочной оценки, ос-

нованной на эмоциях и смутных убежде-

ниях» [19, p. 194]. Однако такая позиция 

не в полной мере отражает позицию са-

мого Ф.М. Достоевского. Представляется 

более верной точка зрения, согласно ко-

торой в романе критикуется сама идея 

«несоизмеримости государственной 

юридической рациональности с челове-

ческой душой» [14, c. 43].  

Писатель признавал нравственное 

превосходство отечественных судей и 

присяжных над европейскими, поскольку 

в России «на преступника смотрят хри-

стиански» [9, с. 260]. Писатель был 

убежден, что нельзя ни искоренить, ни 

истребить в «сердце народа нашего жаж-

ды правды, ибо эта жажда ему дороже 

всего» [6, с. 58]. Этим и можно объяснить 

обвинительный вердикт присяжных, ко-

торый стал не просто судебной ошибкой, 

а закономерной реакцией здорового 

народного правосознания на попытку 

оправдать греховный умысел реляти-

вистскими доводами. Как отмечает 

Г.К. Щенников, присяжные «прибегают к 

сомнительному вердикту «Виновен!» ра-

ди утверждения незыблемости народных 

понятий о нравственности» [16, с. 170]. 

Произошел суд совести, который созна-

тельно допустил судебную ошибку во 

имя высшей правды, исходя из внутрен-

него убеждения: не убил, но виновен. 

Парадокс заключается в том, что этот 

суд совести, опираясь на нравственный 

абсолют, вынес вердикт формально за-

конный, но фактически ошибочный, од-

нако метафизически справедливый. 

Означает ли это, что Ф.М. Достоевский 

оправдывает осуждение невиновных? 

Вовсе нет. Он показывает, что когда пра-

во, будучи вспомогательной ступенью, 

отрывается от нравственного абсолюта 

(закона Божьего, закона любви), оно по-

рождает трагические коллизии. Народная 

совесть, не находя выхода в законе, ищет 

его стихийно и слепо. 



Гуманитарный научный вестник. 2025. №12  167 

 
 

 

Для Ф.М. Достоевского совесть при-

сяжных — главное благодеяние «нового 

суда», позволяющее безошибочно опре-

делить виновность подсудимого, однако 

«желательно, чтоб эта совесть присяж-

ных была воистину просвещена, воисти-

ну тверда и укреплена гражданским чув-

ством долга и избегала увлечения в ту 

или другую сторону, то есть увлечений 

жестокости или пагубной сентименталь-

ности» [8, с. 10]. 

Присяжные, оказавшись между же-

стокостью психологически детерминиро-

ванной схемы прокурора — «не мог не 

убить» — и пагубной софистикой защит-

ника — «убил, но не виновен», — не 

смогли остаться на высоте «просвещен-

ной совести». Их обвинительный вердикт 

— это стихийный, совестливый, но юри-

дически слепой акт народного правосу-

дия. Они осуждают Дмитрия не за дока-

занное убийство, а за ту «карамазовщи-

ну», которую так ярко обличал прокурор 

и которую так цинично пытался оправ-

дать защитник. При этом они следовали 

не доводам прокурора, а своей совести во 

имя достижения правды. 

Стоит отметить, что в Манифесте 

императора Александра II об учреждении 

судебных установлений от 20 ноября 

1864 г. провозглашалась задача «водво-

рить в России суд скорый, правый, мило-

стивый» [11, с. 180]. Однако Ф.М. Досто-

евский, разоблачая в романе опасность 

морального релятивизма, отмечал в своих 

дневниках, что создание адвокатуры в 

результате судебной реформы привело к 

образованию юной школы «изворотливо-

сти ума и засушения сердца, школы из-

вращения всякого здорового чувства по 

мере надобности» [7, с. 73]. Тем самым 

суды превратились «в витрины для без-

нравственных извращений» [18, p. 59]. 

Безнравственные попытки оправда-

ния подсудимых в резонансных делах, 

таких как дело Веры Засулич, сформиро-

вали у писателя критическое отношение к 

адвокатам, которые, по его мнению, пы-

тались бессовестно оправдывать пре-

ступников, используя любые аргументы. 

Не исключено, что именно поэтому про-

образом Фетюковича послужил защитник 

Веры Засулич адвокат П.А. Александров.  

Как справедливо отмечается в иссле-

довании министра юстиции РФ 

К.А. Чуйченко, посвященном данному 

процессу, защита сознательно сместила 

акцент с правовой оценки деяния на био-

графию Засулич и ее эмоциональное со-

стояние таким образом, что «она пред-

ставала перед присяжными не убежден-

ной террористкой, а кроткой, полной 

возмущения поборницей справедливо-

сти» [15, с. 8]. Оправдание террористки 

присяжными, по оценке К.А. Чуйченко, 

не являлось актом справедливости, по-

скольку решение было «глубоко безнрав-

ственным, и несправедливым, вынесен-

ным вне права, в угоду политического 

настроения общества» [15, с. 11]. В дан-

ном случае детерминированность при-

сяжных общественным настроением и 

релятивистские аргументы защитной ре-

чи П.А. Александрова взаимно усилили 

друг друга, обусловив вынесение неспра-

ведливого вердикта. Это дело стало свое-

го рода перевертышем ситуации с Дмит-

рием Карамазовым: Вера Засулич совер-

шила преступление, однако была оправ-

дана судом присяжных, поддавшимся ре-

лятивизму защиты и радикальным поли-

тическим настроениям общества. 

Таким образом, мы видим одну край-

ность: «виновна, но не осуждена» (Засу-

лич), а в романе — другую: «не виновен, 

но осужден» (Карамазов). Оба случая — 

симптомы одной болезни: кризиса права, 

разрывающегося между бездушным фор-

мализмом и живой, но стихийной нрав-

ственностью. 

Как писал Ф.М. Достоевский в част-

ных письмах, судьбоносная ошибка суда 

была для него не трагедией, а необходи-

мым этапом в духовной эволюции героя, 

открывающим путь к обновлению: «Он 

[Дмитрий Карамазов] очищается сердцем 

и совестью под грозой несчастья и лож-

ного обвинения. Принимает душой нака-

зание не за то, что он сделал, а за то, что 

он был так безобразен, что мог и хотел 

сделать преступление, в котором ложно 

будет обвинен судебной ошибкой» [9, с. 



168  Филологические науки

 
 

 
http://naukavestnik.ru/ 

130]. Для Достоевского судебная ошибка, 

допущенная судом совести становится 

спасением души Дмитрия Карамазова, 

что соответствует идее писателя о том, 

что только через строгое наказание мож-

но добиться «самоочищения страданием» 

[6, с. 19]. 

Параллельно с формальным уголов-

ным процессом в романе разворачивается 

подлинный, метафизический суд — суд 

совести самого Дмитрия Карамазова. Ге-

рой, хотя и не совершил убийства, при-

знает себя виновным в самом желании 

этого преступления еще на стадии пред-

варительного следствия: «Принимаю, 

господа, принимаю муку обвинения, му-

ку всенародного позора моего — и, мо-

жет, видите, пострадать хочу, ибо стра-

дание очищает» [4, c. 303]. Для него со-

весть требует принять наказание для 

очищения души.  

На самом суде Дмитрий не будет 

признавать вины в убийстве, отметив в 

последнем слове, что пришел конец 

«беспутному человеку», его душе «тяже-

ло» и он готов принять любой вердикт. 

Эта внутренняя борьба ярче всего прояв-

ляется в его ключевой фразе: с одной 

стороны, он клянется смиренно принять 

обвинительный вердикт («сам сломаю 

над головой моей шпагу, а сломав, поце-

лую обломки!»), а с другой — отчаянно 

просит оправдания и пощады, боясь, что 

непосильное страдание отнимет у него 

веру в Бога («возропщу! Тяжело душе 

моей, господа... пощадите!») [5, с. 176]. 

Обвинительный вердикт присяжных 

можно толковать как судебную ошибку с 

позиции уголовно-процессуального зако-

нодательства Российской империи. С 

другой стороны, присяжные, судя по со-

вести и принося Дмитрия Карамазова в 

«жертву» высшей правде, принимают не-

простое решение: совершить судебную 

ошибку, признав его виновным не из-за 

речи прокурора и предоставленных дока-

зательств, а ради спасения души подсу-

димого через душевное самоочищение 

страданием.  

Не случайно писатель показал иную 

участь Ивана Карамазова, сошедшего с 

ума от мук совести, и Смердякова, по-

кончившего с собой. Каторга для Мити 

оказалась в этой метафизической пер-

спективе более милосердной, чем оправ-

дание. 

Таким образом, суд в романе «Братья 

Карамазовых» предстает как глубокий 

философско-правовой этюд, раскрываю-

щий трагедию человеческого бытия. 

Формальный суд, претендующий на все-

ведение, терпит крах, демонстрируя 

принципиальную ограниченность в по-

знании внутренней правды о человеке. 

Но этот крах, в системе консервативного 

правопонимания Ф.М. Достоевского, от-

крывает дорогу торжеству высшего, ме-

тафизического суда — суда совести. Су-

дебная ошибка становится духовно спа-

сительной для героя, открывая ему путь к 

искуплению через страдание, о спаси-

тельной силе которого так настойчиво 

писал сам автор. 

В этом — квинтэссенция его взгляда: 

подлинный суд совершается в глубине 

человеческого духа, а задача права — не 

подменять этот суд, осознавая свою огра-

ниченность, не мешать его свершению, а 

в идеале — способствовать ему через от-

рицание, по словам самого Ф.М. Досто-

евского, сплошного оправдания и при-

знания искупительной жертвы страдания. 
 

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ 
 

1. Аксаков И.С. Наше знамя – русская народность. М.: Институт русской цивилизации, 2008. 

636 с.  

2. Васильев А.А. Консервативные политико-правовые взгляды почвенников (Ф.М. Достоевско-

го, А.А. Григорьева, Н.Н. Страхова) // Современное право. 2011. №1. С. 158–162.  

3. Гольбах П.А. Избранные произведения В 2-х т. Т. 1. М.: Соцэкгиз, 1963. 714 с.  

4. Достоевский Ф. М. Полное собрание сочинений В 30-х т. Т. 14. Л.: Наука. Ленинградское от-

деление, 1976. 511 с.  



Гуманитарный научный вестник. 2025. №12  169 

 
 

 

5. Достоевский Ф.М. Полное собрание сочинений В 30-х т. Т. 15. Л.: Наука. Ленинградское от-

деление, 1976. 623 с.  

6. Достоевский Ф.М. Полное собрание сочинений В 30-х т. Т. 21. Л.: Наука. Ленинградское от-

деление, 1980. 551 с.  

7. Достоевский Ф.М. Полное собрание сочинений В 30-х т. Т. 22. Л.: Наука. Ленинградское от-

деление, 1981. 407 с.  

8. Достоевский Ф. М. Полное собрание сочинений В 30-х т. Т. 23. Л.: Наука. Ленинградское от-

деление, 1988. 423 с.  

9. Достоевский Ф.М. Полное собрание сочинений В 30-х т. Т. 30, кн. 1. Л.: Наука. Ленинград-

ское отделение, 1988. 455 с.  

10. Ильин И.А. Путь духовного обновления. М.: Институт русской цивилизации, 2011. 1208 с.  

11. Именной, данный Сенату Указ от 20 ноября 1864 г. «Об учреждении судебных установлений 

и о Судебных уставах» // Полное собрание законов Российской империи. Собрание второе. Т. 

XXXIX. Отделение второе. 1864 (№ 41319–41641). СПб: Типография Второго отделения Соб-

ственной Его Императорского Величества канцелярии, 1867. № 41473. С. 179–180.  

12. Кантор В.К. «Братья Карамазовы» Ф. Достоевского. М.: Худож. лит., 1983. 192 с. 

13. Новгородцев П.И. Сочинения. М.: Раритет, 1995. 446 с.  

14. Оботурова Н.С. Специфика государственно-правовых идей Ф. М. Достоевского и их совре-

менное значение // Ius Publicum et Privatum. 2023. № 3. С. 39–45.  

15. Чуйченко К.А. Дело Веры Засулич: к вопросу о балансе правовых ценностей в истории отече-

ственного судопроизводства // Вестник Санкт-Петербургского университета. Право. 2025. Т. 

16. № 1. С. 4–13. DOI 10.21638/spbu14.2025.101. 

16. Щенников Г.К. Мысль национальная в романе «Братья Карамазовы» и функции повествова-

ния в сценах двух судов // Достоевский: Материалы и исследования. 1997. Т. 14. С. 164–170.  

17. Щенников Г.К. Художественное мышление Ф.М. Достоевского. Свердловск: Средне-

Уральское книжное издательство, 1978. 175 с.  

18. Conlon B. Dostoevsky v. the juridical reforms of 1864: how and why on the nineteenth-century Rus-

sia's greatest writers criticized the nation's most successful reform // Russian Law Journal. 2014. Vol. 

2. No 4. P. 7–62.  

19. Kirillova N.P., Lisanyuk E.N. Truth and Legal Argumentation in Fyodor Dostoevsky's The Karama-

zov Brothers // Tomsk State University Journal of Philosophy, Sociology, and Political Science. 

2019. Vol. 48. P. 193–204.  

 

REFERENCES (TRANSLITERATED) 
 

1. Aksakov I.S. Nashe znamya – russkaya narodnost'. M.: Institut russkoj civilizacii, 2008. 636 s.  

2. Vasil'ev A.A. Konservativnye politiko-pravovye vzglyady pochvennikov (F.M. Dostoevskogo, A.A. 

Grigor'eva, N.N. Strahova) // Sovremennoe pravo. 2011. №1. S. 158–162.  

3. Gol'bah P.A. Izbrannye proizvedeniya V 2-h t. T. 1. M.: Socekgiz, 1963. 714 s.  

4. Dostoevskij F. M. Polnoe sobranie sochinenij V 30-h t. T. 14. L.: Nauka. Leningradskoe otdelenie, 

1976. 511 s.  

5. Dostoevskij F.M. Polnoe sobranie sochinenij V 30-h t. T. 15. L.: Nauka. Leningradskoe otdelenie, 

1976. 623 s.  

6. Dostoevskij F.M. Polnoe sobranie sochinenij V 30-h t. T. 21. L.: Nauka. Leningradskoe otdelenie, 

1980. 551 s.  

7. Dostoevskij F.M. Polnoe sobranie sochinenij V 30-h t. T. 22. L.: Nauka. Leningradskoe otdelenie, 

1981. 407 s.  

8. Dostoevskij F. M. Polnoe sobranie sochinenij V 30-h t. T. 23. L.: Nauka. Leningradskoe otdelenie, 

1988. 423 s.  

9. Dostoevskij F.M. Polnoe sobranie sochinenij V 30-h t. T. 30, kn. 1. L.: Nauka. Leningradskoe 

otdelenie, 1988. 455 s.  

10. Il'in I.A. Put' duhovnogo obnovleniya. M.: Institut russkoj civilizacii, 2011. 1208 s.  

11. Imennoj, dannyj Senatu Ukaz ot 20 noyabrya 1864 g. «Ob uchrezhdenii sudebnyh ustanovlenij i o 

Sudebnyh ustavah» // Polnoe sobranie zakonov Rossijskoj imperii. Sobranie vtoroe. T. XXXIX. 



170  Филологические науки

 
 

 
http://naukavestnik.ru/ 

Otdelenie vtoroe. 1864 (№ 41319–41641). SPb: Tipografiya Vtorogo otdeleniya Sobstvennoj Ego 

Imperatorskogo Velichestva kancelyarii, 1867. № 41473. S. 179–180.  

12. Kantor V.K. «Brat'ya Karamazovy» F. Dostoevskogo. M.: Hudozh. lit., 1983. 192 s. 

13. Novgorodcev P.I. Sochineniya. M.: Raritet, 1995. 446 s.  

14. Oboturova N.S. Specifika gosudarstvenno-pravovyh idej F. M. Dostoevskogo i ih sovremennoe 

znachenie // Ius Publicum et Privatum. 2023. № 3. S. 39–45.  

15. CHujchenko K.A. Delo Very Zasulich: k voprosu o balanse pravovyh cennostej v istorii otech-

estvennogo sudoproizvodstva // Vestnik Sankt-Peterburgskogo universiteta. Pravo. 2025. T. 16. № 1. 

S. 4–13. DOI 10.21638/spbu14.2025.101. 

16. SHCHennikov G.K. Mysl' nacional'naya v romane «Brat'ya Karamazovy» i funkcii povestvovaniya 

v scenah dvuh sudov // Dostoevskij: Materialy i issledovaniya. 1997. T. 14. S. 164–170.  

17. SHCHennikov G.K. Hudozhestvennoe myshlenie F.M. Dostoevskogo. Sverdlovsk: Sredne-Ural'skoe 

knizhnoe izdatel'stvo, 1978. 175 s.  

18. Conlon B. Dostoevsky v. the juridical reforms of 1864: how and why on the nineteenth-century Rus-

sia's greatest writers criticized the nation's most successful reform // Russian Law Journal. 2014. Vol. 

2. No 4. P. 7–62.  

19. Kirillova N.P., Lisanyuk E.N. Truth and Legal Argumentation in Fyodor Dostoevsky's The Karama-

zov Brothers // Tomsk State University Journal of Philosophy, Sociology, and Political Science. 

2019. Vol. 48. P. 193–204. 

 

Поступила в редакцию: 15.12.2025. 

Принята в печать: 30.01.2026. 

  


